
RABBANDONO E ACCOGLIENZA

	 Il Vangelo di oggi si regge su due polarità: la prima 
è soltanto implicita, la seconda è detta apertamente. Da 
un lato c’è l’abbandono, dall’altro l’accoglimento. Lo si 
comprenderebbe meglio se la liturgia avesse proposto all’a-
scolto dei fedeli anche il versetto precedente. In esso Gesù, 
a conclusione del suo discorso diretto ai dodici discepoli 
(Matteo non usa il termine «apostoli»), inviati ad annun-
ciare l’Evangelo, afferma di essere venuto a portare non la 
pace ma la spada, al fine di dividere l’uomo da suo padre, 
la figlia dalla madre, la nuora dalla suocera «e i nemici 
dell’uomo saranno quelli della sua casa» (Mt 10,35).
	 Matteo, per esprimere il contrasto interno alla fami-
glia, ricorre a un versetto del profeta Michea (7,6). Nella 
sua collocazione originaria, esso era volto a esprimere una 
condizione di corruzione dei costumi. Qui invece lo si tra-
scrive per attestare la dinamica di una chiamata che non 
è per tutti e che implica la presenza di un distacco, anzi di 
una rottura.
	 L’esigenza della separazione è affermata fin dall’origi-
ne. Essa è prospettata per contraddistinguere il modo stes-
so nel quale la vita si propaga sulla terra: «Per questo l’uo-
mo lascerà (alla lettera “abbandonerà”) suo padre e sua 
madre e si unirà a sua moglie (alla lettera “donna”) e i due 
saranno un’unica carne» (Gen 2,24). L’unione del maschio 
e della femmina implica una precedente separazione. Ci 
si allontana dai genitori al fine di agire come loro stessi 
hanno fatto. Il tessuto di fondo non è perciò lacerato. Qui 
vi è la logica dell’uscita, non quella della rottura.
	 Nell’Antico Testamento, oltre alla vita, anche la pro-
messa passa attraverso le genealogie. Il Vangelo di Matteo 
(vale a dire la prima pagina del Nuovo Testamento) si apre 
elencando i nomi propri di una discendenza che inizia con 
Abramo per terminare con Gesù (Mt 1,1-17). Nella Bibbia 
è l’ultima volta che ciò avviene. Nella missione di Gesù e 
dei discepoli non ci saranno più genealogie; il Regno e la 
fede si basano sulla chiamata, non sulla nascita. Un punto 
fermo che giunge fino a oggi (e che ai nostri giorni ci è dato 
comprendere più che un tempo) è che nessuno è cristiano 
in virtù della semplice nascita. Per il cattolicesimo il matri-
monio è un sacramento, i suoi ministri sono i coniugi stessi, 
dall’unione sponsale benedetta vengono però alla luce cre-
ature umane che, in quanto tali, sono estranee alla fede. Si 
nasce sempre non cristiani. Il credere non è trasmesso per 
via genealogica, anche se, per forza di cose, neppure esso si 
prolungherebbe se non ci fosse la generazione.
	 La dura espressione secondo la quale «chi ama il padre 
e la madre più di me non è degno di me» (Mt 10,37) atte-
sta la condizione non genealogica della chiamata rivolta ai 

discepoli. Più a vasto raggio, essa conferma una condizio-
ne propria di ogni credente. La sentenza evangelica non 
relativizza né il legame genitoriale, né quello filiale; anzi, 
essa ne afferma tutta la pregnanza; solo così si comprende 
perché una prospettiva analoga vale pure per sé stessi. La 
chiamata al discepolato e quella alla fede esigono sempre 
un’uscita da quanto ci è più caro e intimo: «Chi avrà te-
nuto per sé la propria vita la perderà, e chi avrà perduto la 
propria vita per causa mia, la troverà» (Mt 10,39). I legami 
parentali sono da rescindere, così come si fa nei confronti 
di sé stessi. Essi sono, perciò, considerati forti e non deboli. 
Tuttavia questi nessi devono lasciare il posto alle relazioni 
nate dalla fede (cf. Mt 12,46-50).
	 Il lato opposto del distacco e dell’abbandono è costitui-
to dall’accoglienza e dall’aiuto. Anche in quest’ultimo caso 
non ci si richiama alla dimensione parentale. Non si parla 
di un’ospitalità riservata a coloro con i quali si hanno lega-
mi di sangue. L’accoglienza è rivolta a colui che, in quanto 
inviato, non sa dove posare il capo (cf. Mt 8,20). In modo 
più esteso, l’ospitalità è rivolta a tutti coloro che vivono 
non già per tutelare sé stessi, ma per rispondere a una chia-
mata e per compiere una missione. In questo novero rien-
trano i profeti, i giusti, i discepoli che sono tanto piccoli da 
non potersi procurare da soli neppure un bicchier d’acqua. 
Chi accoglie il profeta, il giusto e il discepolo lo fa perché 
possiede una casa, perché ha delle risorse. Tuttavia, attra-
verso l’accoglienza, egli riconosce che casa e possessi in sé 
stessi non sono tutto. Per chi li ospita, il profeta, il giusto 
e il discepolo divengono esempi di una «vita altra» di cui, 
con il suo gesto, lui stesso riconosce il valore. Abbandono e 
accoglienza trovano qui il loro punto di congiunzione.

pla Parola in cammino
Piero Stefani

XIII domenica 
del tempo ordinario
2Re 4,8-11.14-16; Sal 88 (89); Rm 6,3-4.8-11; Mt 10,37-42

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  A 27 2017

D. Verburgh (1655-1722), Paesaggio con Cristo e gli apostoli. Collezione privata. 


